Een dramaturgisch perspectief op
‘de tussenruimte’

Shivant Jhagroe

De tussenruimte als politiek toneel

Wie vandaag de dag een participatieavond
bezoekt, merkt al snel dat het om meer gaat
dan het ‘afstemmen van beleid’ Of het nu
gaat over het ontwerpen van een speeltuin,
de aanleg van een warmtenet of een plan
voor een buurthuis, er wordt telkens ‘opge-
treden’ En dan gelukkig niet zoals de politie
steeds vaker hardhandig optreedt tegen
demonstranten, maar eerder zoals artiesten
en acteurs optreden, oftewel ‘performen’.
Deelnemers ‘treden op’ in een semi-
ontworpen theatrale setting. Tijdens zulke
avonden spreekt de overheid de taal van
‘samenwerking’ en nemen burgers dikwijls
plaats op stoelen in een cirkelvormige
opstelling. Het lijkt een open dialoog. Maar
deze ontmoetingen functioneren vooral als
‘dramaturgische scénes’: geregisseerde mo-
menten waarin rollen, verhalen en machts-
patronen worden ‘opgevoerd. Zulke interac-
tieve scenes vinden plaats in ‘tussenruimtes’
Een tussenruimte, die we kunnen definiéren
als fysieke en symbolische plekken waar
overheid, burgers en (sociale) professionals
elkaar treffen, is geen lege of machtsvrije
zone. Ze is eerder een ‘publieke arena’

waarin de voorwaarden van democratisch
samenleven worden geoefend en betwist.
Dat is een plek waarin macht in stand wordt
gehouden, maar ook kan worden bevraagd
en gedemocratiseerd.

In dit essay onderzoek ik de tussenruimte
vanuit een dramaturgisch perspectief. Ik
ben hierin geinspireerd door het werk van
onder meer Ervin Goffman (1959), Maarten
Hajer (2005) en Chantal Moufte (2005). Een
dramaturgische lens laat zien hoe een sa-
menwerkende overheid niet slechts gaat om
‘beleidsuitvoering’ of ‘formele burger-staat
interacties, maar bol staat van symboliek,
emoties en macht. Rollen en categorieén zo-
als ‘de burger’, ‘de professional” of ‘de duur-
zame wijk’ komen performatief tot stand.
Ruimtes waarin uiteenlopende stakeholders
bijeenkomen zijn dus eigenlijk theatrale
plekken met een script en enscenering,
waarin verschillende deelnemers een rol op
zich nemen. Dramaturgische analyse gaat
over de theatrale dimensie van politieke- en
beleidspraktijken Over hoe beleid, parti-
cipatie en professionaliteit vooral worden
‘ge-performed’ (Butler, 1997).

ESSAY
CR 3 Fricties in de tussenruimte

35



3)WINJUASSN] 8P Ul SBIdL4 € Y0

36

AVSS3

Een dramaturgisch perspectief op partici-
patie en een samenwerkende overheid is
niet alleen wetenschappelijk interessant,
maar ook waardevol omdat het professio-
nals helpt te zien wat er werkelijk gebeurt,
voorbij de beleidsmatige facade van ‘samen-
werking en participatie’ Het maakt zicht-
baar dat participatie geen neutraal proces
is, maar een voortdurende sociaal-theatrale
performance van macht en frictie. In elke
stoelopstelling, elke zin en elke stilte schuilt
een politieke lading. Wie heeft het podium,
op welk moment? Op wat voor manier
moeten deelnemers met elkaar in gesprek
gaan? Wie heeft toegang tot de juiste taal
om gehoord te worden? En hoe beinvloe-
den klasse, gender, kleur en inkomen deze
ruimte? Wie bepaalt het script van ‘samen’
of ‘het gezellig houden’? En wie mag emotie
tonen en met de vuist op tafel slaan?

Zoals we zullen zien betekent dit perspec-
tief voor professionals dat ze kunnen leren
werken met ‘het alledaagse’ Woorden

met grote betekenissen zoals ‘democratie,
‘gelijkwaardigheid” en ‘duurzaamheid’ ont-
staan niet in abstracte nota’s, maar in kleine
handelingen: het herschikken van stoelen,
het belang van koekjes op tafel, en het dur-
ven gebruiken van ongemakkelijke stiltes.
Voordat deze bijdrage inzoomt op de waar-
de van een dramaturgisch perspectief, is
het nuttig de tussenruimte iets verder uit te
pluizen als zone van botsende belangen en
perspectieven. Tussenruimtes kunnen na-
melijk onderdeel zijn van bestaande institu-

tionele macht, maar ook van democratische
en emancipatoire politiek. Vervolgens pre-
senteer ik een dramaturgisch perspectief op
de tussenruimte, aan de hand van de kern-
concepten staging, scripting en framing, en
casting. Deze begrippen bieden vocabulaire
om de tussenruimte te duiden in termen
van wie welk verhaal mag vertellen, hoe de
ruimte wordt ontworpen en welke rollen
gespeeld mogen worden. Tot slot reflecteer
ik op de praktische dilemma’s en inzichten.
Daarbij belicht ik hoe een dramaturgische
blik ruimte kan bieden voor meerstemmig-
heid en gemarginaliseerde stemmen, terwijl
politiek-bestuurlijke macht kan worden
bevraagd en gedemocratiseerd.

Democratische fricties en dilemma’s van de
tussenruimte

De tussenruimte kan op verschillende
manieren worden bekeken als het gaat

om macht en verandering. Het idee dat de
tussenruimte een inherent democratische
plek is, is echter naief. Het is allereerst een
confrontatieruimte, die in sommige geval-
len leidt tot bestendiging van institutionele
macht, en in andere gevallen resulteert in
democratische dialoog en institutioneel
leren.

De tussenruimte als confrontatieruimte

De tussenruimte is bovenal een hybride do-
mein. Wat deze ruimte complex en hybride
maakt, is dat beleidslogica en dagelijkse er-
varing zelden samenvallen. Beleidsmakers
werken met doelen en plannen, bewoners
ervaren onzekerheden en beperkingen die
niet in beleidskaders passen. Dit verschil
leidt tot onzichtbare fricties die vaak pas
zichtbaar worden tijdens een vergadering,



een bewonersavond, een online discussie.
En die fricties kunnen in kleine details tot
uitdrukking komen.

Denk bijvoorbeeld aan een gemeente die
een participatieavond organiseert over de
energietransitie. De bedoeling is dialoog,
immers bewoners mogen meedenken
over de uitvoering van voorgestelde plan-
nen. Maar de agenda, de tijdsduur en de
vorm van interactie zijn al vooraf bepaald.
Burgers die andere zorgen hebben, bij-
voorbeeld over energiekosten, armoede of
gezondheid, worden eigenlijk buitengeslo-

ten. Want ‘daar gaat het vanavond niet over’.

Tussenruimtes zijn plekken waar verschil-
lende talen en werelden bijeen komen.
Maar tussenruimtes worden regelmatig
ontworpen en bepaald door een bestuurlij-
ke en institutionele logica. Het is belangrijk
te beseffen dat verschillende ervaringen en
verwachtingen kunnen botsen.

Ongelijke machtsrelaties

Dat tussenruimtes confrontatieruimtes zijn
betekent niet dat het automatisch resulteert
tot democratische besluitvorming en een
open leerhouding. Sterker nog, ongelijke
machtsrelaties kunnen doorwerken in geor-
ganiseerde ‘participatie’ en ‘co-creatie’ Als
we denken aan machtsverschillen in de tus-
senruimte, is het ideaal weliswaar een ‘ronde
tafel, maar niet iedereen mag aanschuiven
en spreken. Wie krijgt het woord? Formele

leiders, ambtenaren of ervaringsdeskundi-
gen hebben vaak meer spreekruimte dan
andere bewoners. Stemmen die afwijken van
beleid of procedure worden snel gedempt of
gemarginaliseerd. En legitieme kennis is ook
niet gelijk verdeeld. Beleidskennis en statis-
tieken domineren vaak boven ervaringsken-
nis of lokale kennis.

Stel dat een project voor wijkvergroening
jongeren uitnodigt om ideeén te pitchen.
Hun suggesties worden aangemoedigd

als ‘creatieve input, maar beleidsmakers
bepalen uiteindelijk welke ideeén ‘haal-
baar’ en ‘betaalbaar’ zijn. Dat kunnen we
beschouwen als institutionele cooptatie

en geveinsde participatie. Burgers worden
vaker gezien als ‘inspiratiebron, niet als
beslissers. Bewoners figureren vaak in het
verhaal dat door de gemeente is geschreven
Dat leidt regelmatig tot participatiemoeheid
en (meer) wantrouwen. Dit is nog vaker
het geval bij gemarginaliseerde burgers. In
de context van duurzame energie, bij-
voorbeeld, krijgen bewoners met kennis
van technische installaties of financiéle
middelen vaak meer ruimte dan kwetsbare
groepen die moeite hebben met technische
taal of tijdsinvestering. Dit reproduceert
ongelijke toegang.

Door machtsrelaties expliciet te erkennen,
kunnen professionals en beleidsmakers
stappen zetten richting meerstemmigheid.
Bijvoorbeeld door verschillende vormen
van spreken toe te staan, informele kennis
serieus te nemen, of rolverdelingen

ESSAY
CR 3 Fricties in de tussenruimte

37



9JWINJIUASSN] 9P Ul S9I10L4 € ¥9

38

AVSS3

bespreekbaar te maken. Hieruit volgt ook
een ethische verantwoordelijkheid: profes-
sionals moeten actief nadenken over wie
wordt uitgesloten, en hoe dat de democra-
tische kwaliteit van participatie beinvloedt.
Vanuit dit perspectief is de tussenruimte
een inherent onrechtvaardige plek voor
kwetsbaar gemaakte groepen. Dit erkennen
en adresseren is een eerste stap voor daad-
werkelijke dialoog en verandering.

Frictie en conflict als democratische motor
Frictie in de tussenruimte wordt vaak
gezien als probleem: een ongemakkelijk
moment of weerstand. Maar vanuit een
democratisch perspectief is frictie juist pro-
ductief. Noodzakelijk zelfs. Conflict maakt
niet alleen tegengestelde belangen zicht-
baar, maar ook onderliggende onvrede en

wantrouwen. Frictie kan een democratische
motor zijn, maar ze moet wel als zodanig
worden herkend en benut.

Dat vraagt om een houding die spannin-
gen niet wegpraat, maar juist gebruikt om
kritisch te reflecteren op beleidskaders en
participatieprocessen. Conflicten zijn in

de tussenruimte geen verstoringen, maar
momenten van opening en mogelijke sys-
teemverandering. Ze maken zichtbaar welke
stemmen ontbreken, welke belangen botsen
en welke kaders domineren (te technisch,
of te wit). Wanneer professionals en overhe-
den leren om actief te luisteren naar fricties
als momenten voor opening, ontstaat een

Presentatie van gebiedsperspectief in tussenruimte met ambtenaren, bewoners en sociale professionals. Foto: Maarten van Haaff.



democratische cultuur rond besluitvorming.
Dat is lastig en vraagt om openheid. Om
verschil toe te laten als bron van radicale
vernieuwing en verbeelding. Het nodigt uit
tot vertraging en erkenning dat ieder con-
flict ook een kans is voor reflectie en eerlijke
systeemverandering.

Dramaturgische kernbegrippen: staging,
scripting en casting

In wat volgt verken ik drie samenhangende
kernconcepten om de machtsdynamiek in
tussenruimtes te duiden: staging (de inrich-
ting en presentatie van de scéne); scripting
en framing (de verhalen en betekeniska-
ders die interactie sturen); en casting (de
toewijzing van rollen en legitimiteit in het
samenspel). Deze begrippen, die deels in
elkaar grijpen, bieden een vocabulaire om
na te denken over welke ‘tussenruimtes’ we
het eigenlijk hebben, en van wie die zijn.

Staging: Enscenering van de macht

Staging gaat over de materiéle en symboli-
sche vormgeving van de tussenruimte. Sta-
ging verwijst naar hoe ontmoetingen wor-
den geénsceneerd. Letterlijk: hoe de stoelen
staan, wie het woord voert, wat zichtbaar is
en wat buiten beeld blijft. Stel: in een wijk-
centrum wordt een informatieavond geor-
ganiseerd over de komst van warmtenetten.
De opstelling is klassiek: bewoners zitten in
stoelen in theateropstelling, met een ambte-
naar aan het woord met een microfoon op
een podium. Op de achtergrond een Power-
Point met grafieken over CO,-reductie. Alles
ademt rationaliteit, expertise en controle. De
ambtenaar zegt iets over ‘het in gesprek gaan
over de toekomst van duurzame energie’
Klinkt mooi, nietwaar? Maar dramaturgisch

gezien is de setting redelijk dichtgetimmerd.
Bewoners kunnen hooguit reageren binnen
het podium dat al is neergezet. De ruimte is
ontworpen om informatie over te dragen,
niet om macht te delen.

Stel nu dat een bewoner suggereert de
stoelen in een kring te zetten. De kans is
groot dat de ambtenaar aarzelt, omdat er
controleverlies kan ontstaan. Maar de sfeer
zou ook kunnen veranderen, omdat afstand
en anonimiteit verdwijnen. Er wordt meer
oogcontact gemaakt. Dit kleine voorbeeld
laat zien dat staging niet slechts neutraal,
technisch of logistiek is. De manier waarop
we ruimtes inrichten bepaalt hoe mensen
zich tot elkaar kunnen verhouden.

Zoals Lefebvre (1991) stelt, is ruimte sociaal
geproduceerd: ze belichaamt machtsver-
houdingen en culturele waarden. Zo zijn de
beamer en flip-over symbolen van een meer
formele beleidscultuur, terwijl een koffietafel
en een kring eerder verwijzen naar een klei-
ne gemeenschap. Professionals die staging
bewust gebruiken, beseffen dat elke hande-
ling een politiek-esthetische keuze is: stoel-
opstelling, kledingkeuze en de volgorde van
sprekers. Latour (2005) herinnert ons eraan
dat niet alleen mensen, maar ook objecten
mee-acteren: documenten, microfoons, een
bord met koekjes, of zelfgemaakte banan-
encake. Die kunnen allemaal een rol spelen
in een tussenruimte. Als er huisgemaakte
koekjes of eten wordt meegenomen en
uitgedeeld, kan een potentieel lastig gesprek

ESSAY
CR 3 Fricties in de tussenruimte

39



9JWINJIUASSN] 9P Ul S9I10L4 € ¥9

40

AVSS3

Een publiek picknickbankje. Foto: Maarten van Haaff.

minder stroef verlopen. Dat betekent dat
‘dramaturgisch bewustzijn’ de aandacht richt
op grote betekenissen van kleine keuzes.

Scripting en framing: het verhaal van ‘sa-
men’ schrijven

Als staging de vorm bepaalt, dan bepalen
scripting en framing de inhoud van het
optreden. Ze verwijzen naar de verha-

len en betekenissen die ‘samenwerking’

en ‘participatie’ inhoudelijk sturen. Veel
participatieprocessen volgen een bekend
script: ‘De overheid wil samen met bewo-
ners werken aan een betere leefomgeving.
Ideeén zijn welkom’ Dit script positioneert
de overheid als ‘luisterende partner’ en
burgers als ‘co-creatieve deelnemers. Het
klinkt gelijkwaardig, maar er zit een zekere
hiérarchie ingebakken in ‘het script. De
uitnodiging is van tevoren geformuleerd, de
ruimte voor echte tegengeluiden en radicaal
andere perspectieven blijft beperkt. Zo zijn

er steeds vaker participatie-avonden over
te plaatsen windturbines of zonneparken.
De vraag is dan vaak: wat is een acceptabele
locatie. Welke compensatieregeling is ade-
quaat. Maar kun je ook tegen windturbines
zijn, omdat de waarde van je huis daalt, of
omdat je problemen hebt met de mensen-
rechtenschendingen die gepaard gaan met
de extractie van kritische mineralen voor
windturbines en andere ‘schone techno-
logie’? Dat is eigenlijk een brug te ver. Het
participatiescript voorziet daar niet in.

Toch is scripting nooit volledig. Er zijn
altijd dominerende scripts die niet alle
ervaringen en perspectieven dekken.
Mensen brengen eigen verhalen mee en
tegenverhalen, counter-scripts. Deze tegen-
verhalen kunnen het dominante narratief
doorbreken. Scripting hangt samen met
framing: de manier waarop een onderwerp
wordt benoemd en gepositioneerd. Daarin



kan verschil of verzet ontstaan. Zo kan het
voorkomen dat een gesprek over duurzame
energie in de buurt ineens gaat over hoge
energierekeningen of werkloosheid. Dat
zijn tegenscripts of frames van duurzame
energie die een heel ander licht werpen op
het geplande verhaal. Een dominant verhaal
of frame kan worden onderbroken door een
ervaringsverhaal. In termen van Chantal
Mouffe (2005): de participatieavond kan
agonistisch worden, een moment waarop
botsende visies en belangen de ruimte
krijgen. Conflict is geen probleem dat moet
worden vermeden, maar juist een teken van
gezonde democratische frictie en tegen-
spraak.

Framing behelst dus meer dan woordkeu-
ze; het gaat om definitiemacht en dus het
bepalen van de agenda, van de aandacht
en van de investeringskeuzes. Is de ener-
gietransitie een technisch vraagstuk, of een
sociaalrechtvaardige strijd? Gaat dakloos-
heid om veiligheid in de openbare ruimte,
of om bestaanszekerheid? Is participatie
een middel om draagvlak te creéren, of een
proces om macht te behouden? Het begrij-
pen van scripting en framing vraagt dus om
aandacht voor het alledaagse: zien dat elke
zin een keuze is en dat elk frame mensen
uitsluit. Dit betekent ook het besef dat een
tegenverhaal ruimte biedt voor democrati-
sche dialoog.

Casting: wie mag optreden?

Dat brengt ons bij de spelers en figuranten.
Want zonder spelers, geen toneel. En geen
participatie zonder rolverdeling. Casting
richt zich op de vraag wie gezien en ge-
hoord mag worden in de tussenruimte,

maar ook wie niet. Het gaat over legiti-
miteit, representatie en zichtbaarheid. In
veel participatiepraktijken worden rollen
impliciet vastgelegd. De ‘goede burger’ is
constructief en oplossingsgericht. De ‘goede
professional’ is empathisch maar werkt toch
vooral netjes vanuit procedures. De ‘goede
overheid’ is faciliterend maar bewaakt juri-
dische kaders. Wie buiten deze rolverwach-
tingen valt, wordt al snel als ‘lastig’ gezien.

Een voorbeeld. Stel dat er een buurtbijeen-
komst is in een grote stad over de toekomst
van een bestaand plein of een stadstuin.
Beleidsmakers zullen dan eerder spreken
over ‘bestaande contracten’ en het ‘belang
van de stad; terwijl de plekken van grote
historische en emotionele betekenis kun-
nen zijn voor bewoners. Maar emotie past
vaak niet in het script van constructieve
dialoog. Dramaturgisch gezien gebeurt er
iets belangwekkends: bewoners verzetten
zich tegen hun toegewezen rol als ‘gebrui-
ker’ en eisen erkenning als ‘mede-eigenaar’
van de plek. Casting bepaalt wie meespeelt
en op welke manier actoren (of ‘acteurs’)
op het podium mogen figureren, gezien de
dominante staging en scripting.

Hier is het belangrijk te onderkennen dat
wie mag figureren samenhangt met in-
tersecties zoals gender, kleur ras, sociaal-
economische positie en taal. Want wie
krijgt ruimte om mee te spelen, en wie blijft
onzichtbaar? De professional die bewust
een bewoner uitnodigt om mede-
moderator te zijn, of een jongere van kleur

ESSAY
CR 3 Fricties in de tussenruimte

41



3)WINJUASSN] 8P Ul SBIdL4 € Y0

42

AVSS3

vraagt om de agenda te bepalen, verandert
de cast, en daarmee machtsrelaties. Dit
‘her-casten’ van rollen heeft democratische
potentie. Casting gaat dus over het
rollenspel tussen mensen binnen vooraf
ontworpen staging en scripting. De drie
hangen nauw met elkaar samen.

Dramaturgie als praktische wijsheid
Dramaturgie, zoals ik die in dit essay heb
besproken, biedt een perspectief op ‘de tus-
senruimte’ voorbij de regels, procedures of
instrumentele doelen. Het schijnt licht op
alledaagse situaties en performances. Dat
biedt een inkijkje in grote betekenissen in
kleine details. Over hoe mensen zich pre-
senteren, welke verhalen verteld worden,
en hoe rollen worden gespeeld en verdeeld.
Maar wat hebben professionals aan zon
dramaturgische bril?

Eén van de kerninzichten is dat samenwer-
kende bingotermen of tovertaal zoals ‘parti-
cipatie’ en ‘co-creatie’ niet vanzelfsprekend
tot een gemeenschappelijk verhaal leiden.
Dramaturgie leert ons dat verhalen worden
gescript, geframed, gecast en vervolgens
geacteerd. In de praktijk betekent dit dat
professionals zich bewust moeten zijn van
de meervoudigheid en alledaagsheid van
ervaringen, die soms sterk conflicteren met
beleidskaders, hoe goedbedoeld en partici-
patief ook. Dramaturgie benadrukt daar-
naast dat betekenis en macht niet alleen
liggen besloten in woorden, maar ook in
symbolen en kleine acties (de locatie, de
stoelopstellingen, het gebruik van Power-
Point). Ontwerpkeuzes zijn altijd politiek.
Praktische wijsheid betekent hier allereerst
bewustzijn van de eigen rol, macht en po-

sitie. Juist om gesprekken te openen. Soms
betekent dit letterlijk de ruimte aanpassen:
stoelen herschikken, agenda’s herzien of
langere pauzes inplannen. Soms betekent
het taal en framing aanpassen, bijvoorbeeld
door jargon te vermijden of ervaringsken-
nis expliciet te waarderen. Belangrijk is dat
het doel dan niet harmonie en consensus is,
maar om tegengeluiden en meerstemmig-
heid te faciliteren.

Tussenruimtes bieden niet alleen podia
voor participatie, maar kunnen ook institu-
tionele en democratische verandering ver-
sterken. Het is dan wel voorwaardelijk dat
ze worden gezien als plekken voor tegen-
geluid en radicale tegenverbeelding. En dan
niet voor de vorm, maar met daadwerkelijk
engagement.

Deze tegengeluiden zijn bronnen van ver-
beeldingskracht die beleidsmakers uitdagen
om buiten gevestigde kaders te denken.
Hoe lastig ook. Tussenruimtes functione-
ren als democratische hubs niet alleen om
consensus te produceren, maar juist om
meerstemmigheid en radicaal rechtvaardige
keuzes mogelijk te maken. Lang leve de
tussenruimte.



