3)WINJUASSN] 8P Ul SBIdL4 € Y0

72

AVSS3

Femke Kaulingfreks en Bojana Duovski

Opya (niet haar echte naam, maar een
pseudoniem, om de anonimiteit van de
betrokkenen in dit artikel te waarborgen)
is uitgenodigd om mee te denken over de
communicatie van een nieuwe fonds voor
maatschappelijke projecten op het kantoor
van een creatief bureau in het centrum van
de stad. Er zijn ook enkele mensen uit het
bedrijfsleven, iemand met een vermogens-
fonds, en een strategisch adviseur van de
gemeente. Oya is gevraagd om het per-
spectief van maatschappelijke initiatieven
te vertegenwoordigen die mogelijkerwijs
een beroep zouden kunnen doen op het
fonds. Ze is gewend om op elke nieuwe
plek waar ze komt haar omgeving goed in
zich op te nemen. Welke sfeer ademt de
ruimte, hoe gaan mensen met elkaar om,
hoe bewegen ze zich? Het zijn vragen die
ze zich automatisch stelt. Ze bevindt zich
in een monumentaal pand met imposante
bakstenen muren, stalen kozijnen, hoge
plafonds, designlampen en modebladen op
de koffietafel.

Hier zouden de gezinnen waar zij mee
werkt buiten ‘de ring’ - de ringweg die

het meer welvarende Amsterdam scheidt
van de achtergestelde buitenwijken - zich
niet vanzelfsprekend op hun plek voelen,
constateert ze. Aan de vergadertafel merkt

ze ook meteen op dat ze de enige in het
gezelschap is met een migratieachter-
grond. Bij het voorstelrondje benoemen
alle aanwezigen kort hun CV. Oya pakt

het anders aan. Ze vertelt waar zij elke dag
haar bed voor uit komt. De ontwerper
presenteert een aantal moodboards en
vraagt de deelnemers om een favoriet te
kiezen. Om de beurt beargumenteren de
deelnemers hun keuze. Er ontstaat al snel
consensus. De slogan ‘samen maken we de
stad’ spreekt hen aan. Er is een beeld dat
de kracht van geldschieters als steunpilaren
van de stad symboliseert. ‘Ik krijg daar een
warm gevoel bij, zegt de beheerder van het
vermogensfonds enthousiast. Steun bieden
en hulpverlenen, ja, dat is precies waar dit
fonds over moet gaan, vinden de deelne-
mers. Oya is als laatste aan de beurt en kiest
voor een heel ander beeld. Een beeld dat
zakelijker is en het verbinden van verschil-
lende punten in een netwerk symboliseert.

Connecting the dots is de slogan die erbij
hoort. Ze zegt dat ze de keuze van de ande-
re deelnemers niet van deze tijd vindt: ‘De
gezinnen waar ik mee werk ervaren hele-
maal niet dat we het samen aan het doen
zijn. Deze gezinnen voelen elke dag de gro-
te ongelijkheid tussen de mensen met meer



en minder geld in de stad. Zij zien maar al
te goed dat er verschillende bubbels zijn die
niet zo makkelijk doorbroken worden. De
constatering “we doen het samen” impli-
ceert een gelijkwaardigheid die er voor

hen helemaal niet is, en verbloemt dus de
urgentie van wat écht nodig is’ Voor Oya
sluit het beeld van een netwerk met ver-
schillende verbindingen hier beter bij aan.
Initiatieven die directe, positieve invloed
hebben op het leven van mensen in de stad
moeten verbonden worden aan financiers
die hen kunnen ondersteunen. Daarbij kun
je de ongelijke uitgangspositie tussen deze
partijen erkennen, maar wél constateren
dat ze elkaar nodig hebben om tot sociale
verandering te komen. Aan die realiteit
moet juist recht gedaan worden.

Voorgeschiedenis: De menselijke maat terug
in beleid

Sinds het ongekende onrecht van het Toe-
slagenschandaal is er meer aandacht voor
‘de menselijke maat’ in overheidsbeleid.
Om gelijke behandeling voor alle burgers

te waarborgen, moeten overheden zowel de
risico’s van generieke beleidsoplossingen
onder ogen zien, als van de controle op spe-
cifieke groepen op afstand zonder inzicht in
hun leefsituatie. Dit vraagt van beleidsma-
kers dat zij zich er bewust van worden hoe
beleid verschillend uitpakt voor burgers
met verschillende maatschappelijke posi-
ties, en dat zij juist gemarginaliseerde bur-
gers meer betrekken bij beleidsbeslissingen
die hen aangaan. Op lokaal niveau vertaalt
dit zich in voornemens van overheidsinstel-
lingen en instituties in de publieke sector
zoals woningbouwcorporaties om meer
community based te werken.

Deze manier van werken past in een bre-
dere beweging richting governing through
community die al in de jaren 90 in
Nederland is ingezet (Rose, 1996;
Vollebergh et al., 2021). Overheden, publie-
ke instellingen, lokale grassrootsorganisa-
ties en bewonersinitiatieven werken steeds
vaker in allianties met elkaar samen, vanuit
de gedachte dat partijen die sterk van
elkaar verschillen elkaar nodig hebben om
tot een passende oplossing te komen voor
complexe maatschappelijke vraagstukken,
aangezien één type stakeholder niet alleen
voor de benodigde systemische doorbraken
kan zorgen (Emerson et al., 2012).

‘In de praktijk zie ik dat institutionele partners
er vaak geen besef van hebben hoe bepaalde
uitdagingen leven in de wijk’

Op gemeentelijk niveau zijn dergelijke alli-
anties bezig om nieuw beleid te ontwikkelen
rond vraagstukken als de energietransitie,
armoedebestrijding, gezondheidsverschil-
len, segregatie in het onderwijs en stedelijke
ongelijkheid. De vraag is of deze allianties
altijd slagen in hun opzet. Oya neemt deel
aan verschillende van deze beleidsallianties
en signaleert dat dit niet altijd het geval is:
‘Om daarin te slagen en passende oplossin-
gen te vinden, is het belangrijk om mutual
ground te creéren als gezamenlijk vertrek-
punt. Maar in de praktijk zie ik dat institu-
tionele partners er vaak geen besef van heb-
ben hoe bepaalde uitdagingen leven in de
wijk. Woorden met diepte en gelaagdheid

- zoals de menselijke maat — worden dan
platgeslagen, totdat alle ziel eruit verdwenen
is. Wat overblijft is een hol instrument waar
niemand zich nog in herkent’

ESSAY
CR 3 Fricties in de tussenruimte

73



9JWINJIUASSN] 9P Ul S9I10L4 € ¥9

74

AVSS3

Foto: Andrew Phares, Unsplash

De waarde van tussenpersonen

In ons onderzoek in het kader van het on-
derzoeksprogramma Participatie en Inclu-
sie van het Amsterdamse Kenniscentrum
Ongelijkheid richten wij ons daarom op
‘tussenruimtes’ in dit soort collaboratieve
beleidspraktijken, waarin ‘tussenpersonen’
zich inzetten om verschillende kennisbron-
nen en perspectieven bij elkaar te brengen
en zo dominante vormen van normdenken
te bevragen. Zij beogen daarmee burgers en
institutionele partners dichter bij elkaar te
brengen, het onderlinge vertrouwen te
versterken en een gedeeld begrip van recht-
vaardigheid te helpen ontwikkelen.

Met tussenpersonen bedoelen wij actieve
bewoners, community organizers, grass-
roots-professionals of ambtenaren met een
outreachende of gebiedsgerichte opdracht
die ervaringskennis, professionele kennis
en institutionele kennis combineren. Door
hun positionaliteit én strategisch inzicht

zijn ‘tussenpersonen’ degenen die patronen
van machtsongelijkheid inzichtelijk ma-
ken en dominante, normatieve aannames
aankaarten. Dit kan zijn omdat ze van kleur
zijn, een migratieachtergrond hebben,
persoonlijke ervaring hebben met be-
staansonzekerheid, of om andere redenen
een positionaliteit hebben die afwijkt van
de dominante, witte middenklasse-norm.
Ze zijn in staat om hun ervaringen in te
zetten om verschillende werelden, denkpa-
tronen en ervaringen inzichtelijk te maken
voor alle partijen, op een verbindende én
ontregelende manier.

Opya is zon tussenpersoon. Ze is betrokken
bij een stichting die begeleiding en onder-
steuning biedt aan kinderen, jongeren en
ouders in wijken buiten de ring. Oya en
haar collega’s werken vanuit een holistisch
perspectief: armoedebestrijding,
kansengelijkheid in het onderwijs, gezond-
heidsbevordering en verbetering van huis-



vesting hangen in het leven van bewoners
allemaal met elkaar samen, en zouden dus
in de beleidswereld ook niet gescheiden van
elkaar bezien moeten worden. De verkoke-
ring in beleid en het gebrek aan ervarings-
kennis aan beleidstafels leidt tot institu-
tionele keuzes die niet aansluiten bij wat
bewoners nodig hebben, signaleert Oya.
Daarom is ze in haar dagelijkse werk veel
bezig met belangenbehartiging en beleids-
beinvloeding. In beleidsallianties brengt ze
het perspectief van bewoners in, maar geeft
ze ook vanuit haar ervaring in het bedrijfs-
leven strategisch advies. In ons onderzoek
volgen we Oya en andere tussenpersonen
in hun alledaagse werkzaamheden. In dit
artikel gaan we nader in op het begrip
tussenruimtes in collaboratieve beleids-
praktijken, en delen we eerste inzichten in
de manier waarop tussenpersonen binnen
deze praktijken dominante normen aan

de kaak stellen en ruimte creéren voor het
bouwen aan rechtvaardiger beleid.

Doen we het echt samen...?

Opya vindt dat het beeld van geldschieters
als steunpilaren voor de stad een ouderwets
idee van liefdadigheid oproept. Want op
wiens arbeid is de stad nu echt gebouwd?
Op de inspanningen van de mensen die
elke dag de straten vegen, de zieken verzor-
gen en de kinderen lesgeven, of op de inzet
van degenen die financieel kapitaal investe-
ren? Oya merkt onmiddellijk dat er onge-
mak ontstaat in de groep. Toch blijft ze rus-
tig uitleggen waarom zij anders kijkt naar
het thema van de brainstorm dan de andere
aanwezigen. Ze geeft concrete voorbeelden
van de ongelijkheid die ze ziet in de wij-
ken waar ze werkt en ze vertelt waarom de

beeldvorming die in de brainstorm wordt
gepresenteerd haar persoonlijk raakt als
iemand die zelf met bestaansonzekerheid is
opgegroeid.

Uiteindelijk kantelt het beeld van de groep
en gaan de anderen mee in de voorstellen
van Oya. De beheerder van het vermo-
gensfonds zegt achteraf: Tk ging inzien dat
het beeld van steunpilaren voor de stad

de suggestie kan geven dat er winnaars en
verliezers zijn. En dat er mensen zijn die
anderen moeten helpen. Een suggestie die
je niet wilt. En ik besefte me toen: als het
vertrekpunt vanuit die beelden al niet goed
is omdat ze eenzijdig zijn, dan gaan we
nooit werelden bij elkaar brengen’

In collaboratieve beleidspraktijken is ‘we
doen het samen’ een veelgehoorde slogan,
gebaseerd op gelijkwaardigheid als impli-
ciet onderliggend principe. In de alledaagse
praktijk blijkt deze gelijkwaardigheid echter
niet zo makkelijk te realiseren. De ver-
schillen in macht, status en legitimiteit zijn
vanzelfsprekend groot tussen een gemeen-
telijke dienst, een woningcorporatie of een
schoolbestuur en een kleine sociale onder-
neming of een informeel bewonersinitiatief.
Oya signaleert: ‘Overheidsdeelnemers stap-
pen in vanuit comfort; met salaris en uren,
terwijl representanten van gemeenschappen
of bewoners vaak instappen vanuit tekort,
zonder vergoeding of dekking van kosten.
Zo ontstaat er vanaf het begin een ongelijk
speelveld’ Deze machtsverschillen worden
vaak niet of nauwelijks openlijk bespreek-
baar gemaakt, laat staan de weerslag van
bredere patronen van maatschappelijke
ongelijkheid zoals racisme, armoede en

ESSAY
CR 3 Fricties in de tussenruimte

75



21WINIUSSSN] 8p Ul S804 € YD

76

AVSS3

stigmatisering op de samenwerking.

Uit verschillende recente onderzoeken
blijkt dat met name mensen van kleur,
mensen met een migratieachtergrond,
mensen met een laag inkomen, mensen met
een praktisch opleidingsniveau en mensen
die wonen in achtergestelde stadswijken of
rurale gebieden weinig vertrouwen hebben
in de overheid. (De Voogd & Cuperus,
2021; Onderzoek & Statistiek, 2025; Steen-
voorden, 2023). Zij zien hun perspectie-
ven, zorgen en behoeften minder terug in
overheidsbeleid en ervaren daarom dat dit
beleid minder recht doet aan hun belangen.
Om hier verandering in te brengen zijn
andere kennisbronnen nodig, en inzicht in
ervaringen die afwijken van de dominante
maatschappelijke norm.

Een belangrijke aanname is bijvoorbeeld dat de
overheid groepen die als ‘afwijkend’, ‘risicovol’
of ‘kwetsbaar’ worden beschouwd, moet helpen
om achterstanden in te halen, terwijl deze
groepen weinig zeggenschap hebben ove de
manier waarop zij worden gedefinieerd

Uit de wetenschappelijke literatuur over
community development weten we immers
dat context-specifieke samenwerkings-
processen, met aandacht voor de lokale
geschiedenis, kennisbronnen en sociale
netwerken van achtergestelde gemeen-
schappen, bijdragen aan inclusieve, gelijk-
waardige en rechtvaardige stedelijke ont-
wikkeling (Heath et al., 2017; Gupta et al.,
2015; Ahmad & Islam, 2024). In de praktijk
wordt deze ‘epistemische meerstemmig-
heid’ echter nog nauwelijks gerealiseerd in
collaboratieve praktijken van beleidsvor-
ming. Vaak zijn het institutionele partijen

Foto: Madison Kaminski, Unsplash

die bepalen welke invulling een community
based benadering moet krijgen.

Het risico van normdenken

In ons eigen onderzoek zien we ook dat
‘normdenken’ ervoor zorgt dat mensen van
kleur en mensen met een migratieachter-
grond of een lager inkomen zich niet als ge-
lijkwaardige gesprekspartner gewaardeerd
voelen in collaboratieve beleidspraktijken
(Ghorashi et al., 2023; Kaulingfreks & Van
Kempen, 2025). Een belangrijke aanname
is bijvoorbeeld dat de overheid groepen

die als ‘afwijkend;, ‘risicovol” of ‘kwetsbaar’
worden beschouwd, moet helpen om ach-
terstanden in te halen, terwijl deze groepen
weinig zeggenschap hebben over de manier
waarop zij worden gedefinieerd (Ghorashi



et al., 2023). Dit werkt een zekere liefdadig-
heidslogica in de hand, waarbij institutio-
nele partners denken te weten wat gemargi-
naliseerde gemeenschappen nodig hebben
om zich positief te kunnen ontwikkelen
(Banks, 2011). Er zijn bijvoorbeeld allerlei
aannames over de beperkte of beperkende
ervaringen en capaciteiten van nieuwko-
mers, mensen met een migratieachter-
grond of mensen die te maken hebben met
bestaansonzekerheid die doorwerken in

de manier waarop instituties deze mensen
benaderen, niet alleen in de bejegening van
professionals zoals docenten, politieagen-
ten, uitkeringsconsulenten of ouder- en
kindadviseurs, maar ook in beleid gericht
op deze ‘doelgroepen’ (Van de Kamp, 2023;
Groen, 2024; Cankaya, 2020).

Die bejegening en dat beleid zijn beinvloed
door een dominant beeld van gewenste en
succesvolle maatschappelijke participatie,
dat ontleend is aan een wit, hoogopge-

leid middenklasse perspectief (Van den
Berg & Arts, 2019; Ghorashi, 2025). Deze
dominante norm werkt ook door in be-
leidsallianties, waarbinnen grassroots-pro-
fessionals en bewoners van kleur, met een
migratieachtergrond of een lager inkomen
te maken krijgen met microagressies, grap-
jes met een racistische ondertoon, of een
onderwaardering van hun professionaliteit
(Kaulingfreks & Van Kempen, 2025; Verloo,
2023). Juist de mensen die afwijken van
deze dominante norm voelen zich regel-
matig niet gehoord, ondergewaardeerd of
gekleineerd, en zijn hierdoor geneigd zich
eerder terug te trekken uit deze allianties.
Hierdoor dreigt het gevaar dat collaboratie-
ve beleidspraktijken onbedoeld precies de
uitsluitingsmechanismen reproduceren die
samenwerkingspartners beogen te bestrij-
den. Dat is pijnlijk, aangezien deze prak-
tijken juist beogen de menselijke maat in
staat-burgerrelaties terug te brengen.

In ons onderzoek bekijken we welke
vormen van normdenken we aantreffen

in collaboratieve beleidspraktijken en in
hoeverre er mogelijkheden bestaan om de
vicieuze cirkel van participatieve ongelijk-
heid te doorbreken. Met andere woorden:
we zijn benieuwd of deze praktijken waarin
staatsactoren, publieke instellingen en
betrokken burgers met elkaar samenwerken
ook tussenruimtes kunnen worden waar
machtsongelijkheid wordt geadresseerd en
bestreden, in plaats van ontkend vanuit een
gedroomd ideaal van gelijkwaardigheid.

ESSAY
CR 3 Fricties in de tussenruimte

77



3)WINJUASSN] 8P Ul SBIdL4 € Y0

78

AVSS3

Tussen centrum en marge: van normdenken
naar grensdenken

Na de brainstorm vertelt de initiatiefneem-
ster van het nieuwe fonds dat ze heel bljj
was met de inbreng van Oya. ‘Oya benoem-
de vooral wat in haar ogen niet resoneerde.
Er waren bijvoorbeeld veel kunstzinni-

ge, abstracte beelden die een gevoel van
verbinding symboliseerden. Die beelden
droegen de normativiteit van de geslaagde
stedelijke bubbel uit. Het klassieke beeld
van een mooie stad met prachtige huizen.
Met een vanzelfsprekendheid dat iedereen
dit toch wel aantrekkelijk zal vinden. De
ontwerper van het creatieve bureau vertelt:
‘Tk werd persoonlijk uitgedaagd door Oya.
Ze zei dat de beelden die ik voor de mood-
boards had uitgekozen veel te gepolijst
waren, alsof er een soort filter overheen lag.
Het waren geen beelden van het gewone
leven. Ik vroeg haar waar ik dan ander-
soortige beelden kon vinden. Ze verwees
me naar de LinkedIn-pagina van haar orga-
nisatie en daar zag ik eigenlijk meteen wat
ze bedoelde. Ik zag bijvoorbeeld een foto
van een moslima met hoofddoek die een
boks geeft aan een witte man in pak. Maar
dit soort beelden, daar staat het internet
niet vol van. Pinterest en andere beeldban-
ken hebben toch een algoritme waardoor
steeds hetzelfde type clichébeelden opkomt
bij bepaalde zoektermen. Dat is het pro-
bleem: het soort beeldmateriaal zoals op

de LinkedIn-pagina van de organisatie van
Opya, dat is niet de norm.

In het hierboven beschreven vignet be-
vraagt Oya de vanzelfsprekendheid van
dominante normen. Ze brengt vanuit een
minderheidsidentiteit bepaalde gemargina-

liseerde perspectieven en ervaringen in. De
confrontatie tussen gevestigde posities en
perspectieven uit de marge creéert onge-
mak in de ontmoeting, maar leidt uiteinde-
lijk wel tot voortschrijdend inzicht. Impli-
ciete aannames worden blootgelegd en er
ontstaat ruimte om ongelijke maatschappe-
lijke verhoudingen open te benoemen en te
analyseren. We laten ons in ons begrip van
dit soort ontmoetingen inspireren door kri-
tische denkers die beschrijven hoe er juist
tussen het centrum van de macht en de
marges ruimte ontstaat voor nieuwe, meer
rechtvaardige verhoudingen.

Ons begrip van de tussenruimte wordt in
de eerste plaats gevormd door het besef

dat het leven in gemeenschap met anderen
kenmerkend is voor de menselijke ervaring.
Onze identiteiten en maatschappelijke posi-
ties zijn altijd relationeel, ze worden als het
ware gevormd in een tussenruimte tussen
het zelf en het andere (Nancy, 2000). Vol-
gens poststructuralistische denkers als Mar-
tin Heidegger en Jean-Luc Nancy (1991)
zijn onze relaties met anderen niet toege-
voegd aan een eigen, zelfstandig bestaan
dat er al eerder was. We zijn’ niet alleen in
de wereld, we zijn altijd ‘met’ anderen, en
daarmee ook altijd in gemeenschap, ook al
is dat met anderen die fundamenteel van
ons verschillen. In lijn met het werk van
Hannah Arendt (1958) kunnen we stellen
dat er een wereld aan dingen, ervaringen

en concepten tussen ons in bestaat. Of
onze ervaring van die wereld nu geken-
merkt wordt door harmonie of conflict,
(h)erkenning of onbegrip, deze ervaring
wordt in ieder geval gevormd in de ruimte
die ‘tussen’ mensen bestaat. De wereld die



we met elkaar delen is als een tafel waar
we allemaal aan zitten, en ‘tussenruimte’ of
‘tussenervaring’ die ons tegelijk met elkaar
verbindt en van elkaar onderscheidt, aldus
Arendt (1958, p. 52-53). Normdenken,
zoals de het idee dat de voorkeuren van de
middenklasse door iedereen als positief
ervaren worden in het stedelijke leven,
druist in tegen de relationaliteit van dit
samen-leven.

Tegen dit imperialistische denken brengen
verschillende postkoloniale denkers een
ander, non-binair begrip van de wereld
naar voren, waarin de tussenruimte tussen
het centrum en de marge een belangrijke
rol speelt. Homi Bhabha (2004) gebruikt
hier het begrip Third Space voor: de ruimte
tussen een dominante cultuur die de norm
bepaalt en andere culturen die als afwij-
kend worden gezien en ingeperkt moeten
worden. In deze tussenruimte kan het besef

In deze tussenruimte kan ook een meerstemmig
‘grensdenken’ ontstaan dat tegenover het norm-
denken staat

ontstaan dat sociale posities, identiteiten en
culturen nooit vaststaan, maar elkaar altijd
beinvloeden. Hier kan een nieuwe positie

Postkoloniale en dekoloniale denkers laten
zien dat de wereld die we met anderen
delen nooit vrij is van machtsongelijkheid.
Auteurs als Homi Bhabha (2004), Walter
Mignolo (2011) en Nelson Maldonado-Tor-
res (2007) constateren dat hedendaagse,
ongelijke maatschappelijke verhoudingen
hun wortels hebben in een binair denken
over de wereld dat tegelijk met het Westerse
kolonialisme ontstond. Deze periode mar-
keerde een culturele, politieke en epistemo-
logische classificatie van de wereld in twee
delen: een superieur wit, Westers centrum,
en een inferieure, zwarte, niet-Westerse
marge. Culturen, levensovertuigingen,
sociale structuren, geschiedenissen en
kennisbronnen die niet uit het Westerse
‘centrum van de wereld’ kwamen, werden
als minderwaardig en zelfs onmenselijk
gezien waardoor een excuus ontstond

voor koloniale uitbuiting, onderdrukking
en uitroeiing. Deze denkstructuur maakt
vandaag de dag nog steeds het wegzetten of
instrumentaliseren van geracialiseerde en
ondergeschikte ‘Anderen’ mogelijk.

ontstaan van waaruit verschil erkend wordt
zonder aanpassing af te dwingen, inclusief
het ongemak en het conflict dat bij de erva-
ring van verschil hoort.

In deze tussenruimte kan ook een meer-
stemmig ‘grensdenken’ ontstaan dat tegen-
over het normdenken staat. Grensdenken
begint vanuit het besef dat het centrum en
de marge onlosmakelijk met elkaar verbon-
den zijn in machtsrelaties die ongelijkheid
(re)produceren (Mignolo, 2011). Perspec-
tieven en ervaringen die ontstaan in het
centrum, zoals de witte middenklasse norm
die Oya ervaart, kunnen daarom nooit
universeel zijn. Oya zegt hier zelf over: ‘In
de tussenruimte houd ik eigenlijk de vinger
aan de pols, ook namens alle aanwezigen
vanuit de praktijk. Bijdragen vanuit andere
groepen worden al snel weggezet als een
mening. Dat corrigeer ik dan. Want als iets
slechts als mening wordt beschouwd, geeft
dat ruimte om er afstand van te nemen en
er niets mee te doen. Ik benadruk dan dat
er aan tafel experts zitten vanuit de geleefde
praktijk. Hun kennis wegzetten als mening

ESSAY
CR 3 Fricties in de tussenruimte

79



9JWINJIUASSN] 9P Ul S9I10L4 € ¥9

80

AVSS3

doet volledig afbreuk aan de waarde en aan
het geheel’

Het grensdenken ontstaat in een grensge-
bied van kennis, waarin verzet mogelijk
wordt tegen wit, Westers superioriteitsden-
ken. In deze tussenruimte kan de vanzelf-
sprekendheid waarmee de kennis en er-
varingen van ‘de Ander’ die afwijkt van de
maatschappelijke norm en als minderwaar-
dig of risicovol wordt gezien, ter discussie
worden gesteld. Hier staat erkenning van
een veelheid aan mogelijke identiteiten en
ervaringen centraal, zonder het aanvaarden
van één norm die als algemeen geldende
meetlat dient voor de juiste vorm van maat-
schappelijke participatie.

Het versterken van de tussenruimte

We zien de potentie van de tussenruimte als
plek waar de norm bevraagd kan worden
letterlijk ontstaan in bepaalde ontmoe-
tingen. De tussenruimte wordt daar niet
beperkt door normdenken, maar verbreed
en verdiept via grensdenken. Tussenper-
sonen zoals Oya kunnen bijdragen aan het
doorbreken van de ‘liefdadigheidslogica’
die vaak impliciet in collaboratieve beleids-
praktijken besloten ligt. Ze versterken

de meerstemmigheid. Daarmee zetten

ze dominante normen tussen haakjes en
creéren ze ruimte om gezamenlijk nieuwe,
inclusieve en rechtvaardige beleidsnormen
te ontwikkelen. Oya stelt: ‘Het vraagt moed
om vanuit de minderheid te spreken en
kost daardoor veel energie omdat je volle-
dig in het moment moet zijn, bewust moet
luisteren en op een afgewogen, efficiénte
manier moet reageren. Het is als fluide zijn:
meebewegen met golven en perspectieven,

maar tegelijk stevig geankerd in jezelf,
zodat je niet persoonlijk geraakt wordt en
ruimte houdt voor de ander’

Ontmoetingen in de tussenruimte zijn
echter schaars en altijd tijdelijk. Daarnaast
hebben we in ons onderzoek gezien dat
tussenpersonen lang niet altijd een gewaar-
deerde positie innemen in deze samen-
werkingsverbanden. Staan ze nu aan de
kant van de bewoners of aan de kant van
de instituties? En hoe representatief zijn
tussenpersonen eigenlijk? Met dit soort
vragen krijgen tussenpersonen regelmatig
te maken. Juist omdat ze zich bevinden in
de schurende verhoudingen tussen partijen
die zich in een ongelijke machtsrelatie tot
elkaar verhouden, is het makkelijk om hen
te delegitimeren wanneer hun inbreng on-
gemak oproept. We hebben ook gezien dat
er regelmatig slecht omgegaan wordt met
het ‘geleende vertrouwen’ van tussenperso-
nen - het vertrouwen dat tussenpersonen
krijgen van de gemeenschappen waar ze
mee werken en dat ze vervolgens ‘uitlenen’
aan andere partijen in de samenwerking.
Wanneer deze partijen hier niet zorgvul-
dig mee omgaan, kan dit hen in een lastig
parket brengen. Bijvoorbeeld wanneer
institutionele partners hun afspraken niet
nakomen, niet terugkomen op wat er met
beleidsinput gebeurt, of ideeén overnemen
van burgerinitiatieven zonder hen daarvoor
erkenning of compensatie te geven. Oya
zegt hierover: ‘Als tussenpersoon moet je
voortdurend navigeren tussen werelden

of personen die elkaar wantrouwen. Die
“schurende verhouding” is voor mij altijd
een overlevingsruimte geweest. Ik kom

uit armoede, zonder netwerk of diplomass.




'

Foto: Getty Images, Unsplash

Mijn hele leven heb ik geleerd mensen te
lezen, niet op wat ze zeggen, maar op wat ze
uitstralen. Wanneer institutionele partners
hun afspraken niet nakomen, voel ik die
pijn dubbel: in mijn buik omdat ik weet wat
het betekent voor de families, en in mijn
hart omdat ik weer moet uitleggen waarom
het systeem hen in de steek laat’

Tussenpersonen zoals Oya kunnen bijdragen
aan het doorbreken van de ‘liefdadigheids-
logica’ die vaak impliciet in collaboratieve
beleidspraktijken besloten ligt

Tegelijkertijd kunnen tussenpersonen vanuit
hun schakelpositie juist bijdragen aan onder-
linge solidariteit en wederzijds vertrouwen
tussen burger en overheid. In de woorden
van Oya: ‘Echte verandering begint niet bij
nieuwe beleidskaders of visietrajecten, maar

bij de moed om jezelf opzij te zetten voor
een ander. Ik zie te vaak dat mensen willen
helpen, maar niet bereid zijn hun comfort,
hun positie, hun vanzelfsprekendheid op te
geven. Echte verbinding vraagt dat je bereid
bent ongemak te dragen omdat de ander het
verdient om gezien te worden’

Of collaboratieve beleidspraktijken ook op
een duurzame manier effectief kunnen zijn
en de invloed van gemarginaliseerde bur-
gers op beleid echt kunnen vergroten, hangt
af van het vermogen van alle betrokkenen
om de consequenties van inzichten die in
de tussenruimte ontstaan te dragen. Zetten
zij zich ook structureel in om normdenken
te doorbreken en durven ze het aan om
vastgeroeste verhoudingen te ontregelen?
Wie solidariteit in de praktijk wil brengen
moet bereid zijn om uit het centrum van
de macht te stappen. Hoe meer partijen dit
zullen doen, hoe sterker de tussenruimte
zal worden.

Femke Kaulingfreks en Bojana Duovski doen
binnen het onderzoeksprogramma Parti-
cipatie en Inclusie van het Amsterdamse
Kenniscentrum Ongelijkheid etnografisch en
actiegericht onderzoek naar de uitdagingen
die tussenpersonen (zoals actieve bewo-
ners, sleutelfiguren, frontlinie professionals
en ambtenaren met een outreachende of
gebiedsgerichte opdracht) ervaren in het ver-
binden van maatschappelijke initiatieven en
perspectieven van bewoners met de formele
structuren van professionele organisaties

en overheidsinstanties. Zij doen dit met een
breed consortium van praktijkpartners en
onderzoekers van de VU, UvA, HvA en
Hogeschool Inholland in Amsterdam.

ESSAY
CR 3 Fricties in de tussenruimte

81



