
C
R

 3
 Fricties in de tussenruim

te 

72

E
S

S
A

Y

Oya (niet haar echte naam, maar een 
pseudoniem, om de anonimiteit van de 
betrokkenen in dit artikel te waarborgen) 
is uitgenodigd om mee te denken over de 
communicatie van een nieuwe fonds voor 
maatschappelijke projecten op het kantoor 
van een creatief bureau in het centrum van 
de stad. Er zijn ook enkele mensen uit het 
bedrijfsleven, iemand met een vermogens­
fonds, en een strategisch adviseur van de 
gemeente. Oya is gevraagd om het per­
spectief van maatschappelijke initiatieven 
te vertegenwoordigen die mogelijkerwijs 
een beroep zouden kunnen doen op het 
fonds. Ze is gewend om op elke nieuwe 
plek waar ze komt haar omgeving goed in 
zich op te nemen. Welke sfeer ademt de 
ruimte, hoe gaan mensen met elkaar om, 
hoe bewegen ze zich? Het zijn vragen die 
ze zich automatisch stelt. Ze bevindt zich 
in een monumentaal pand met imposante 
bakstenen muren, stalen kozijnen, hoge 
plafonds, designlampen en modebladen op 
de koffietafel.
Hier zouden de gezinnen waar zij mee 
werkt buiten ‘de ring’ ‒ de ringweg die 
het meer welvarende Amsterdam scheidt 
van de achtergestelde buitenwijken ‒ zich 
niet vanzelfsprekend op hun plek voelen, 
constateert ze. Aan de vergadertafel merkt 

ze ook meteen op dat ze de enige in het 
gezelschap is met een migratieachter­
grond. Bij het voorstelrondje benoemen 
alle aanwezigen kort hun CV. Oya pakt 
het anders aan. Ze vertelt waar zij elke dag 
haar bed voor uit komt. De ontwerper 
presenteert een aantal moodboards en 
vraagt de deelnemers om een favoriet te 
kiezen. Om de beurt beargumenteren de 
deelnemers hun keuze. Er ontstaat al snel 
consensus. De slogan ‘samen maken we de 
stad’ spreekt hen aan. Er is een beeld dat 
de kracht van geldschieters als steunpilaren 
van de stad symboliseert. ‘Ik krijg daar een 
warm gevoel bij,’ zegt de beheerder van het 
vermogensfonds enthousiast. Steun bieden 
en hulpverlenen, ja, dat is precies waar dit 
fonds over moet gaan, vinden de deelne­
mers. Oya is als laatste aan de beurt en kiest 
voor een heel ander beeld. Een beeld dat 
zakelijker is en het verbinden van verschil­
lende punten in een netwerk symboliseert.

Connecting the dots is de slogan die erbij 
hoort. Ze zegt dat ze de keuze van de ande­
re deelnemers niet van deze tijd vindt: ‘De 
gezinnen waar ik mee werk ervaren hele­
maal niet dat we het samen aan het doen 
zijn. Deze gezinnen voelen elke dag de gro­
te ongelijkheid tussen de mensen met meer 

EENZIJDIGE BEELDEN 
DOORBREKEN

Femke Kaulingfreks en Bojana Duovski



C
R

 3
 F

ric
tie

s 
in

 d
e 

tu
ss

en
ru

im
te

 

73

E
S

S
A

Y

en minder geld in de stad. Zij zien maar al 
te goed dat er verschillende bubbels zijn die 
niet zo makkelijk doorbroken worden. De 
constatering “we doen het samen” impli­
ceert een gelijkwaardigheid die er voor 
hen helemaal niet is, en verbloemt dus de 
urgentie van wat écht nodig is.’ Voor Oya 
sluit het beeld van een netwerk met ver­
schillende verbindingen hier beter bij aan. 
Initiatieven die directe, positieve invloed 
hebben op het leven van mensen in de stad 
moeten verbonden worden aan financiers 
die hen kunnen ondersteunen. Daarbij kun 
je de ongelijke uitgangspositie tussen deze 
partijen erkennen, maar wél constateren 
dat ze elkaar nodig hebben om tot sociale 
verandering te komen. Aan díe realiteit 
moet juist recht gedaan worden. 

Voorgeschiedenis: De menselijke maat terug 
in beleid
Sinds het ongekende onrecht van het Toe­
slagenschandaal is er meer aandacht voor 
‘de menselijke maat’ in overheidsbeleid. 
Om gelijke behandeling voor alle burgers 
te waarborgen, moeten overheden zowel de 
risico’s van generieke beleidsoplossingen 
onder ogen zien, als van de controle op spe­
cifieke groepen op afstand zonder inzicht in 
hun leefsituatie. Dit vraagt van beleidsma­
kers dat zij zich er bewust van worden hoe 
beleid verschillend uitpakt voor burgers 
met verschillende maatschappelijke posi­
ties, en dat zij juist gemarginaliseerde bur­
gers meer betrekken bij beleidsbeslissingen 
die hen aangaan. Op lokaal niveau vertaalt 
dit zich in voornemens van overheidsinstel­
lingen en instituties in de publieke sector 
zoals woningbouwcorporaties om meer 
community based te werken.

Deze manier van werken past in een bre­
dere beweging richting governing through 
community die al in de jaren 90 in  
Nederland is ingezet (Rose, 1996;  
Vollebergh et al., 2021). Overheden, publie­
ke instellingen, lokale grassrootsorganisa­
ties en bewonersinitiatieven werken steeds 
vaker in allianties met elkaar samen, vanuit 
de gedachte dat partijen die sterk van 
elkaar verschillen elkaar nodig hebben om 
tot een passende oplossing te komen voor 
complexe maatschappelijke vraagstukken, 
aangezien één type stakeholder niet alleen 
voor de benodigde systemische doorbraken 
kan zorgen (Emerson et al., 2012). 

Op gemeentelijk niveau zijn dergelijke alli­
anties bezig om nieuw beleid te ontwikkelen 
rond vraagstukken als de energietransitie, 
armoedebestrijding, gezondheidsverschil­
len, segregatie in het onderwijs en stedelijke 
ongelijkheid. De vraag is of deze allianties 
altijd slagen in hun opzet. Oya neemt deel 
aan verschillende van deze beleidsallianties 
en signaleert dat dit niet altijd het geval is: 
‘Om daarin te slagen en passende oplossin­
gen te vinden, is het belangrijk om mutual 
ground te creëren als gezamenlijk vertrek­
punt. Maar in de praktijk zie ik dat institu­
tionele partners er vaak geen besef van heb­
ben hoe bepaalde uitdagingen leven in de 
wijk. Woorden met diepte en gelaagdheid 
– zoals de menselijke maat – worden dan 
platgeslagen, totdat alle ziel eruit verdwenen 
is. Wat overblijft is een hol instrument waar 
niemand zich nog in herkent.’

‘In de praktijk zie ik dat institutionele partners 
er vaak geen besef van hebben hoe bepaalde 

uitdagingen leven in de wijk’



C
R

 3
 Fricties in de tussenruim

te 

74

E
S

S
A

Y

De waarde van tussenpersonen
In ons onderzoek in het kader van het on­
derzoeksprogramma Participatie en Inclu­
sie van het Amsterdamse Kenniscentrum 
Ongelijkheid richten wij ons daarom op 
‘tussenruimtes’ in dit soort collaboratieve 
beleidspraktijken, waarin ‘tussenpersonen’ 
zich inzetten om verschillende kennisbron­
nen en perspectieven bij elkaar te brengen 
en zo dominante vormen van normdenken 
te bevragen. Zij beogen daarmee burgers en 
institutionele partners dichter bij elkaar te 
brengen, het onderlinge vertrouwen te 
versterken en een gedeeld begrip van recht­
vaardigheid te helpen ontwikkelen. 

Met tussenpersonen bedoelen wij actieve 
bewoners, community organizers, grass-
roots-professionals of ambtenaren met een 
outreachende of gebiedsgerichte opdracht 
die ervaringskennis, professionele kennis 
en institutionele kennis combineren. Door 
hun positionaliteit én strategisch inzicht 

zijn ‘tussenpersonen’ degenen die patronen 
van machtsongelijkheid inzichtelijk ma­
ken en dominante, normatieve aannames 
aankaarten. Dit kan zijn omdat ze van kleur 
zijn, een migratieachtergrond hebben, 
persoonlijke ervaring hebben met be­
staansonzekerheid, of om andere redenen 
een positionaliteit hebben die afwijkt van 
de dominante, witte middenklasse-norm. 
Ze zijn in staat om hun ervaringen in te 
zetten om verschillende werelden, denkpa­
tronen en ervaringen inzichtelijk te maken 
voor alle partijen, op een verbindende én 
ontregelende manier.

Oya is zo’n tussenpersoon. Ze is betrokken 
bij een stichting die begeleiding en onder­
steuning biedt aan kinderen, jongeren en 
ouders in wijken buiten de ring. Oya en 
haar collega’s werken vanuit een holistisch 
perspectief: armoedebestrijding,  
kansengelijkheid in het onderwijs, gezond­
heidsbevordering en verbetering van huis­

Foto: Andrew Phares, Unsplash



C
R

 3
 F

ric
tie

s 
in

 d
e 

tu
ss

en
ru

im
te

 

75

E
S

S
A

Y

vesting hangen in het leven van bewoners 
allemaal met elkaar samen, en zouden dus 
in de beleidswereld ook niet gescheiden van 
elkaar bezien moeten worden. De verkoke­
ring in beleid en het gebrek aan ervarings­
kennis aan beleidstafels leidt tot institu­
tionele keuzes die niet aansluiten bij wat 
bewoners nodig hebben, signaleert Oya. 
Daarom is ze in haar dagelijkse werk veel 
bezig met belangenbehartiging en beleids­
beïnvloeding. In beleidsallianties brengt ze 
het perspectief van bewoners in, maar geeft 
ze ook vanuit haar ervaring in het bedrijfs­
leven strategisch advies. In ons onderzoek 
volgen we Oya en andere tussenpersonen 
in hun alledaagse werkzaamheden. In dit 
artikel gaan we nader in op het begrip 
tussenruimtes in collaboratieve beleids­
praktijken, en delen we eerste inzichten in 
de manier waarop tussenpersonen binnen 
deze praktijken dominante normen aan 
de kaak stellen en ruimte creëren voor het 
bouwen aan rechtvaardiger beleid.

Doen we het echt samen…?
Oya vindt dat het beeld van geldschieters 
als steunpilaren voor de stad een ouderwets 
idee van liefdadigheid oproept. Want op 
wiens arbeid is de stad nu echt gebouwd? 
Op de inspanningen van de mensen die 
elke dag de straten vegen, de zieken verzor­
gen en de kinderen lesgeven, of op de inzet 
van degenen die financieel kapitaal investe­
ren? Oya merkt onmiddellijk dat er onge­
mak ontstaat in de groep. Toch blijft ze rus­
tig uitleggen waarom zij anders kijkt naar 
het thema van de brainstorm dan de andere 
aanwezigen. Ze geeft concrete voorbeelden 
van de ongelijkheid die ze ziet in de wij­
ken waar ze werkt en ze vertelt waarom de 

beeldvorming die in de brainstorm wordt 
gepresenteerd haar persoonlijk raakt als 
iemand die zelf met bestaansonzekerheid is 
opgegroeid.

Uiteindelijk kantelt het beeld van de groep 
en gaan de anderen mee in de voorstellen 
van Oya. De beheerder van het vermo­
gensfonds zegt achteraf: ‘Ik ging inzien dat 
het beeld van steunpilaren voor de stad 
de suggestie kan geven dat er winnaars en 
verliezers zijn. En dat er mensen zijn die 
anderen moeten helpen. Een suggestie die 
je niet wilt. En ik besefte me toen: als het 
vertrekpunt vanuit die beelden al niet goed 
is omdat ze eenzijdig zijn, dan gaan we 
nooit werelden bij elkaar brengen.’

In collaboratieve beleidspraktijken is ‘we 
doen het samen’ een veelgehoorde slogan, 
gebaseerd op gelijkwaardigheid als impli­
ciet onderliggend principe. In de alledaagse 
praktijk blijkt deze gelijkwaardigheid echter 
niet zo makkelijk te realiseren. De ver­
schillen in macht, status en legitimiteit zijn 
vanzelfsprekend groot tussen een gemeen­
telijke dienst, een woningcorporatie of een 
schoolbestuur en een kleine sociale onder­
neming of een informeel bewonersinitiatief. 
Oya signaleert: ‘Overheidsdeelnemers stap­
pen in vanuit comfort; met salaris en uren, 
terwijl representanten van gemeenschappen 
of bewoners vaak instappen vanuit tekort, 
zonder vergoeding of dekking van kosten. 
Zo ontstaat er vanaf het begin een ongelijk 
speelveld.’ Deze machtsverschillen worden 
vaak niet of nauwelijks openlijk bespreek­
baar gemaakt, laat staan de weerslag van 
bredere patronen van maatschappelijke 
ongelijkheid zoals racisme, armoede en 



C
R

 3
 Fricties in de tussenruim

te 

76

E
S

S
A

Y

stigmatisering op de samenwerking.
Uit verschillende recente onderzoeken 
blijkt dat met name mensen van kleur, 
mensen met een migratieachtergrond, 
mensen met een laag inkomen, mensen met 
een praktisch opleidingsniveau en mensen 
die wonen in achtergestelde stadswijken of 
rurale gebieden weinig vertrouwen hebben 
in de overheid. (De Voogd & Cuperus, 
2021; Onderzoek & Statistiek, 2025; Steen­
voorden, 2023). Zij zien hun perspectie­
ven, zorgen en behoeften minder terug in 
overheidsbeleid en ervaren daarom dat dit 
beleid minder recht doet aan hun belangen. 
Om hier verandering in te brengen zijn 
andere kennisbronnen nodig, en inzicht in 
ervaringen die afwijken van de dominante 
maatschappelijke norm. 

Uit de wetenschappelijke literatuur over 
community development weten we immers 
dat context-specifieke samenwerkings­
processen, met aandacht voor de lokale 
geschiedenis, kennisbronnen en sociale 
netwerken van achtergestelde gemeen­
schappen, bijdragen aan inclusieve, gelijk­
waardige en rechtvaardige stedelijke ont­
wikkeling (Heath et al., 2017; Gupta et al., 
2015; Ahmad & Islam, 2024). In de praktijk 
wordt deze ‘epistemische meerstemmig­
heid’ echter nog nauwelijks gerealiseerd in 
collaboratieve praktijken van beleidsvor­
ming. Vaak zijn het institutionele partijen 

die bepalen welke invulling een community 
based benadering moet krijgen.

Het risico van normdenken
In ons eigen onderzoek zien we ook dat 
‘normdenken’ ervoor zorgt dat mensen van 
kleur en mensen met een migratieachter­
grond of een lager inkomen zich niet als ge­
lijkwaardige gesprekspartner gewaardeerd 
voelen in collaboratieve beleidspraktijken 
(Ghorashi et al., 2023; Kaulingfreks & Van 
Kempen, 2025). Een belangrijke aanname 
is bijvoorbeeld dat de overheid groepen 
die als ‘afwijkend’, ‘risicovol’ of ‘kwetsbaar’ 
worden beschouwd, moet helpen om ach­
terstanden in te halen, terwijl deze groepen 
weinig zeggenschap hebben over de manier 
waarop zij worden gedefinieerd (Ghorashi 

Een belangrijke aanname is bijvoorbeeld dat de 
overheid groepen die als ‘afwijkend’, ‘risicovol’ 
of ‘kwetsbaar’ worden beschouwd, moet helpen 
om achterstanden in te halen, terwijl deze 
groepen weinig zeggenschap hebben ove de 
manier waarop zij worden gedefinieerd

Foto: Madison Kaminski, Unsplash



C
R

 3
 F

ric
tie

s 
in

 d
e 

tu
ss

en
ru

im
te

 

77

E
S

S
A

Y

et al., 2023). Dit werkt een zekere liefdadig­
heidslogica in de hand, waarbij institutio­
nele partners denken te weten wat gemargi­
naliseerde gemeenschappen nodig hebben 
om zich positief te kunnen ontwikkelen 
(Banks, 2011). Er zijn bijvoorbeeld allerlei 
aannames over de beperkte of beperkende 
ervaringen en capaciteiten van nieuwko­
mers, mensen met een migratieachter­
grond of mensen die te maken hebben met 
bestaansonzekerheid die doorwerken in 
de manier waarop instituties deze mensen 
benaderen, niet alleen in de bejegening van 
professionals zoals docenten, politieagen­
ten, uitkeringsconsulenten of ouder- en 
kindadviseurs, maar ook in beleid gericht 
op deze ‘doelgroepen’ (Van de Kamp, 2023; 
Groen, 2024; Çankaya, 2020).  

Die bejegening en dat beleid zijn beïnvloed 
door een dominant beeld van gewenste en 
succesvolle maatschappelijke participatie, 
dat ontleend is aan een wit, hoogopge­
leid middenklasse perspectief (Van den 
Berg & Arts, 2019; Ghorashi, 2025). Deze 
dominante norm werkt ook door in be­
leidsallianties, waarbinnen grassroots-pro­
fessionals en bewoners van kleur, met een 
migratieachtergrond of een lager inkomen 
te maken krijgen met microagressies, grap­
jes met een racistische ondertoon, of een 
onderwaardering van hun professionaliteit 
(Kaulingfreks & Van Kempen, 2025; Verloo, 
2023). Juist de mensen die afwijken van 
deze dominante norm voelen zich regel­
matig niet gehoord, ondergewaardeerd of 
gekleineerd, en zijn hierdoor geneigd zich 
eerder terug te trekken uit deze allianties. 
Hierdoor dreigt het gevaar dat collaboratie­
ve beleidspraktijken onbedoeld precies de 
uitsluitingsmechanismen reproduceren die 
samenwerkingspartners beogen te bestrij­
den. Dat is pijnlijk, aangezien deze prak­
tijken juist beogen de menselijke maat in 
staat-burgerrelaties terug te brengen.

In ons onderzoek bekijken we welke 
vormen van normdenken we aantreffen 
in collaboratieve beleidspraktijken en in 
hoeverre er mogelijkheden bestaan om de 
vicieuze cirkel van participatieve ongelijk­
heid te doorbreken. Met andere woorden: 
we zijn benieuwd of deze praktijken waarin 
staatsactoren, publieke instellingen en 
betrokken burgers met elkaar samenwerken 
ook tussenruimtes kunnen worden waar 
machtsongelijkheid wordt geadresseerd en 
bestreden, in plaats van ontkend vanuit een 
gedroomd ideaal van gelijkwaardigheid.

Foto: Madison Kaminski, Unsplash



C
R

 3
 Fricties in de tussenruim

te 

78

E
S

S
A

Y

Tussen centrum en marge: van normdenken 
naar grensdenken
Na de brainstorm vertelt de initiatiefneem­
ster van het nieuwe fonds dat ze heel blij 
was met de inbreng van Oya. ‘Oya benoem­
de vooral wat in haar ogen niet resoneerde. 
Er waren bijvoorbeeld veel kunstzinni­
ge, abstracte beelden die een gevoel van 
verbinding symboliseerden. Die beelden 
droegen de normativiteit van de geslaagde 
stedelijke bubbel uit. Het klassieke beeld 
van een mooie stad met prachtige huizen. 
Met een vanzelfsprekendheid dat iedereen 
dit toch wel aantrekkelijk zal vinden.’ De 
ontwerper van het creatieve bureau vertelt: 
‘Ik werd persoonlijk uitgedaagd door Oya. 
Ze zei dat de beelden die ik voor de mood­
boards had uitgekozen veel te gepolijst 
waren, alsof er een soort filter overheen lag. 
Het waren geen beelden van het gewone 
leven. Ik vroeg haar waar ik dan ander­
soortige beelden kon vinden. Ze verwees 
me naar de LinkedIn-pagina van haar orga­
nisatie en daar zag ik eigenlijk meteen wat 
ze bedoelde. Ik zag bijvoorbeeld een foto 
van een moslima met hoofddoek die een 
boks geeft aan een witte man in pak. Maar 
dit soort beelden, daar staat het internet 
niet vol van. Pinterest en andere beeldban­
ken hebben toch een algoritme waardoor 
steeds hetzelfde type clichébeelden opkomt 
bij bepaalde zoektermen. Dat is het pro­
bleem: het soort beeldmateriaal zoals op 
de LinkedIn-pagina van de organisatie van 
Oya, dat is niet de norm.’

In het hierboven beschreven vignet be­
vraagt Oya de vanzelfsprekendheid van 
dominante normen. Ze brengt vanuit een 
minderheidsidentiteit bepaalde gemargina­

liseerde perspectieven en ervaringen in. De 
confrontatie tussen gevestigde posities en 
perspectieven uit de marge creëert onge­
mak in de ontmoeting, maar leidt uiteinde­
lijk wel tot voortschrijdend inzicht. Impli­
ciete aannames worden blootgelegd en er 
ontstaat ruimte om ongelijke maatschappe­
lijke verhoudingen open te benoemen en te 
analyseren. We laten ons in ons begrip van 
dit soort ontmoetingen inspireren door kri­
tische denkers die beschrijven hoe er juist 
tussen het centrum van de macht en de 
marges ruimte ontstaat voor nieuwe, meer 
rechtvaardige verhoudingen.

Ons begrip van de tussenruimte wordt in 
de eerste plaats gevormd door het besef 
dat het leven in gemeenschap met anderen 
kenmerkend is voor de menselijke ervaring. 
Onze identiteiten en maatschappelijke posi­
ties zijn altijd relationeel, ze worden als het 
ware gevormd in een tussenruimte tussen 
het zelf en het andere (Nancy, 2000). Vol­
gens poststructuralistische denkers als Mar­
tin Heidegger en Jean-Luc Nancy (1991) 
zijn onze relaties met anderen niet toege­
voegd aan een eigen, zelfstandig bestaan 
dat er al eerder was. We ‘zijn’ niet alleen in 
de wereld, we zijn altijd ‘met’ anderen, en 
daarmee ook altijd in gemeenschap, ook al 
is dat met anderen die fundamenteel van 
ons verschillen. In lijn met het werk van 
Hannah Arendt (1958) kunnen we stellen 
dat er een wereld aan dingen, ervaringen 
en concepten tussen ons in bestaat. Of 
onze ervaring van die wereld nu geken­
merkt wordt door harmonie of conflict, 
(h)erkenning of onbegrip, deze ervaring 
wordt in ieder geval gevormd in de ruimte 
die ‘tussen’ mensen bestaat. De wereld die 



C
R

 3
 F

ric
tie

s 
in

 d
e 

tu
ss

en
ru

im
te

 

79

E
S

S
A

Y

we met elkaar delen is als een tafel waar 
we allemaal aan zitten, en ‘tussenruimte’ of 
‘tussenervaring’ die ons tegelijk met elkaar 
verbindt en van elkaar onderscheidt, aldus 
Arendt (1958, p. 52-53). Normdenken, 
zoals de het idee dat de voorkeuren van de 
middenklasse door iedereen als positief 
ervaren worden in het stedelijke leven, 
druist in tegen de relationaliteit van dit 
samen-leven.

Postkoloniale en dekoloniale denkers laten 
zien dat de wereld die we met anderen 
delen nooit vrij is van machtsongelijkheid. 
Auteurs als Homi Bhabha (2004), Walter 
Mignolo (2011) en Nelson Maldonado-Tor­
res (2007) constateren dat hedendaagse, 
ongelijke maatschappelijke verhoudingen 
hun wortels hebben in een binair denken 
over de wereld dat tegelijk met het Westerse 
kolonialisme ontstond. Deze periode mar­
keerde een culturele, politieke en epistemo­
logische classificatie van de wereld in twee 
delen: een superieur wit, Westers centrum, 
en een inferieure, zwarte, niet-Westerse 
marge. Culturen, levensovertuigingen, 
sociale structuren, geschiedenissen en 
kennisbronnen die niet uit het Westerse 
‘centrum van de wereld’ kwamen, werden 
als minderwaardig en zelfs onmenselijk 
gezien waardoor een excuus ontstond 
voor koloniale uitbuiting, onderdrukking 
en uitroeiing. Deze denkstructuur maakt 
vandaag de dag nog steeds het wegzetten of 
instrumentaliseren van geracialiseerde en 
ondergeschikte ‘Anderen’ mogelijk.

Tegen dit imperialistische denken brengen 
verschillende postkoloniale denkers een 
ander, non-binair begrip van de wereld 
naar voren, waarin de tussenruimte tussen 
het centrum en de marge een belangrijke 
rol speelt. Homi Bhabha (2004) gebruikt 
hier het begrip Third Space voor: de ruimte 
tussen een dominante cultuur die de norm 
bepaalt en andere culturen die als afwij­
kend worden gezien en ingeperkt moeten 
worden. In deze tussenruimte kan het besef 
ontstaan dat sociale posities, identiteiten en 
culturen nooit vaststaan, maar elkaar altijd 
beïnvloeden. Hier kan een nieuwe positie 
ontstaan van waaruit verschil erkend wordt 
zonder aanpassing af te dwingen, inclusief 
het ongemak en het conflict dat bij de erva­
ring van verschil hoort.

In deze tussenruimte kan ook een meer­
stemmig ‘grensdenken’ ontstaan dat tegen­
over het normdenken staat. Grensdenken 
begint vanuit het besef dat het centrum en 
de marge onlosmakelijk met elkaar verbon­
den zijn in machtsrelaties die ongelijkheid 
(re)produceren (Mignolo, 2011). Perspec­
tieven en ervaringen die ontstaan in het 
centrum, zoals de witte middenklasse norm 
die Oya ervaart, kunnen daarom nooit 
universeel zijn. Oya zegt hier zelf over: ‘In 
de tussenruimte houd ik eigenlijk de vinger 
aan de pols, ook namens alle aanwezigen 
vanuit de praktijk. Bijdragen vanuit andere 
groepen worden al snel weggezet als een 
mening. Dat corrigeer ik dan. Want als iets 
slechts als mening wordt beschouwd, geeft 
dat ruimte om er afstand van te nemen en 
er niets mee te doen. Ik benadruk dan dat 
er aan tafel experts zitten vanuit de geleefde 
praktijk. Hun kennis wegzetten als mening 

In deze tussenruimte kan ook een meerstemmig 
‘grensdenken’ ontstaan dat tegenover het norm-
denken staat



C
R

 3
 Fricties in de tussenruim

te 

80

E
S

S
A

Y

doet volledig afbreuk aan de waarde en aan 
het geheel.’

Het grensdenken ontstaat in een grensge­
bied van kennis, waarin verzet mogelijk 
wordt tegen wit, Westers superioriteitsden­
ken. In deze tussenruimte kan de vanzelf­
sprekendheid waarmee de kennis en er­
varingen van ‘de Ander’ die afwijkt van de 
maatschappelijke norm en als minderwaar­
dig of risicovol wordt gezien, ter discussie 
worden gesteld. Hier staat erkenning van 
een veelheid aan mogelijke identiteiten en 
ervaringen centraal, zonder het aanvaarden 
van één norm die als algemeen geldende 
meetlat dient voor de juiste vorm van maat­
schappelijke participatie.

Het versterken van de tussenruimte
We zien de potentie van de tussenruimte als 
plek waar de norm bevraagd kan worden 
letterlijk ontstaan in bepaalde ontmoe­
tingen. De tussenruimte wordt daar niet 
beperkt door normdenken, maar verbreed 
en verdiept via grensdenken. Tussenper­
sonen zoals Oya kunnen bijdragen aan het 
doorbreken van de ‘liefdadigheidslogica’ 
die vaak impliciet in collaboratieve beleids­
praktijken besloten ligt. Ze versterken 
de meerstemmigheid. Daarmee zetten 
ze dominante normen tussen haakjes en 
creëren ze ruimte om gezamenlijk nieuwe, 
inclusieve en rechtvaardige beleidsnormen 
te ontwikkelen. Oya stelt: ‘Het vraagt moed 
om vanuit de minderheid te spreken en 
kost daardoor veel energie omdat je volle­
dig in het moment moet zijn, bewust moet 
luisteren en op een afgewogen, efficiënte 
manier moet reageren. Het is als fluïde zijn: 
meebewegen met golven en perspectieven, 

maar tegelijk stevig geankerd in jezelf, 
zodat je niet persoonlijk geraakt wordt en 
ruimte houdt voor de ander.’

Ontmoetingen in de tussenruimte zijn 
echter schaars en altijd tijdelijk. Daarnaast 
hebben we in ons onderzoek gezien dat 
tussenpersonen lang niet altijd een gewaar­
deerde positie innemen in deze samen­
werkingsverbanden. Staan ze nu aan de 
kant van de bewoners of aan de kant van 
de instituties? En hoe representatief zijn 
tussenpersonen eigenlijk? Met dit soort 
vragen krijgen tussenpersonen regelmatig 
te maken. Juist omdat ze zich bevinden in 
de schurende verhoudingen tussen partijen 
die zich in een ongelijke machtsrelatie tot 
elkaar verhouden, is het makkelijk om hen 
te delegitimeren wanneer hun inbreng on­
gemak oproept. We hebben ook gezien dat 
er regelmatig slecht omgegaan wordt met 
het ‘geleende vertrouwen’ van tussenperso­
nen – het vertrouwen dat tussenpersonen 
krijgen van de gemeenschappen waar ze 
mee werken en dat ze vervolgens ‘uitlenen’ 
aan andere partijen in de samenwerking. 
Wanneer deze partijen hier niet zorgvul­
dig mee omgaan, kan dit hen in een lastig 
parket brengen. Bijvoorbeeld wanneer 
institutionele partners hun afspraken niet 
nakomen, niet terugkomen op wat er met 
beleidsinput gebeurt, of ideeën overnemen 
van burgerinitiatieven zonder hen daarvoor 
erkenning of compensatie te geven. Oya 
zegt hierover: ‘Als tussenpersoon moet je 
voortdurend navigeren tussen werelden 
of personen die elkaar wantrouwen. Die 
“schurende verhouding” is voor mij altijd 
een overlevingsruimte geweest. Ik kom 
uit armoede, zonder netwerk of diploma’s. 



C
R

 3
 F

ric
tie

s 
in

 d
e 

tu
ss

en
ru

im
te

 

81

E
S

S
A

Y

Mijn hele leven heb ik geleerd mensen te 
lezen, niet op wat ze zeggen, maar op wat ze 
uitstralen. Wanneer institutionele partners 
hun afspraken niet nakomen, voel ik die 
pijn dubbel: in mijn buik omdat ik weet wat 
het betekent voor de families, en in mijn 
hart omdat ik weer moet uitleggen waarom 
het systeem hen in de steek laat.’

Tegelijkertijd kunnen tussenpersonen vanuit 
hun schakelpositie juist bijdragen aan onder­
linge solidariteit en wederzijds vertrouwen 
tussen burger en overheid. In de woorden 
van Oya: ‘Echte verandering begint niet bij 
nieuwe beleidskaders of visietrajecten, maar 

bij de moed om jezelf opzij te zetten voor 
een ander. Ik zie te vaak dat mensen wíllen 
helpen, maar niet bereid zijn hun comfort, 
hun positie, hun vanzelfsprekendheid op te 
geven. Echte verbinding vraagt dat je bereid 
bent ongemak te dragen omdat de ander het 
verdient om gezien te worden.’

Of collaboratieve beleidspraktijken ook op 
een duurzame manier effectief kunnen zijn 
en de invloed van gemarginaliseerde bur­
gers op beleid echt kunnen vergroten, hangt 
af van het vermogen van alle betrokkenen 
om de consequenties van inzichten die in 
de tussenruimte ontstaan te dragen. Zetten 
zij zich ook structureel in om normdenken 
te doorbreken en durven ze het aan om 
vastgeroeste verhoudingen te ontregelen? 
Wie solidariteit in de praktijk wil brengen 
moet bereid zijn om uit het centrum van 
de macht te stappen. Hoe meer partijen dit 
zullen doen, hoe sterker de tussenruimte 
zal worden.

Femke Kaulingfreks en Bojana Duovski doen 
binnen het onderzoeksprogramma Parti-
cipatie en Inclusie van het Amsterdamse 
Kenniscentrum Ongelijkheid etnografisch en 
actiegericht onderzoek naar de uitdagingen 
die tussenpersonen (zoals actieve bewo-
ners, sleutelfiguren, frontlinie professionals 
en ambtenaren met een outreachende of 
gebiedsgerichte opdracht) ervaren in het ver-
binden van maatschappelijke initiatieven en 
perspectieven van bewoners met de formele 
structuren van professionele organisaties 
en overheidsinstanties. Zij doen dit met een 
breed consortium van praktijkpartners en 
onderzoekers van de VU, UvA, HvA en  
Hogeschool Inholland in Amsterdam. 

Foto: Getty Images, Unsplash

Tussenpersonen zoals Oya kunnen bijdragen 
aan het doorbreken van de ‘liefdadigheids
logica’ die vaak impliciet in collaboratieve  
beleidspraktijken besloten ligt


